
Авдошин Г.В. Анагогическое назначение символа в свете языческого...

27

Научная статья						           Research article
УДК 111/165.21
https://doi.org/10.26907/2079-5912.2025.3.27–38
© 2025 г.
ОРИГИНАЛЬНАЯ СТАТЬЯ

Анагогическое назначение символа в свете языческого  
и христианского неоплатонизма

Авдошин Г.В.
Казанский государственный энергетический университет,  

420066, Казань, ул. Красносельская, д. 51, Российская Федерация

Модин Р.В. (Иеромонах Роман (Модин))
Казанский (Приволжский) федеральный университет,  

420008, Казань, ул. Кремлевская, д. 35, Российская Федерация

Аннотация. Исследование проблемы онтологии диалога, предстояния 
встречи с Богом / божественным / Иным / трансцендентным было и остает-
ся актуальным как философское осмысление практики «духовного упраж-
нения», стремления не столько искать ответы на абстрактные вопросы 
о природе вселенной, но оставлять человека на его пути к первоисточнику 
бытия. Поэтому концепция А.Ф. Лосева, применяемая в контексте «пост-
секулярного мышления», позволяет искать такого понимания символизма 
в  неоплатонизме и христианской позиции, которое оставляет философ-
ствующего открытым Бесконечному. 
Статья исследует проблему символа в контексте языческого и христианско-
го неоплатонизма. В этой традиции символ понимается не как знак, соз-
данный по установлению, но как реальная вещь, главное предназначение 
которой – служить посредником в отношениях чувственного и умопостига-
емого, земного и божественного. Символ – главное связующее звено, глав-
ная скрепа «небесной» цепи, которая связывает космос в одно целое, позво-
ляя вещам участвовать в божественном, восходить к своим первообразам, 
а божественному, в свою очередь, «видеть» свои отражения в мире. Важное 
место в этом процессе принадлежит практикам священнодействий, в ко-
торых происходит общение земного и божественного. Также в свете этой 
проблемы важен вопрос о подобии и неподобии символических образов 
тем реальностям, к которым они отсылают. 
Ключевые слова: символ, синфема, миф, образ, теургия, священнодей-
ствие, Прокл, Дионисий Ареопагит, Максим Исповедник.
Для цитирования: Авдошин Г.В., Модин Р.В. Анагогическое назначение 
символа в свете языческого и христианского неоплатонизма. Казанский со-
циально-гуманитарный вестник. 2025;(3 (70)):27–38.



Казанский социально-гуманитарный вестник. 2025;3(70):27–38

28

The anagogical purpose of the symbol  
in the light of pagan and Christian Neoplatonism

Avdoshin G.V.
Kazan State Power Engineering University, Kazan, 420066 Russia

Modin R.V. (Hieromonk Roman (Modin))
Kazan (Volga Region) Federal University, Kazan, 420008 Russia

Abstract. The study of the problem of the ontology of dialogue, the forthcoming 
encounter with God/divine/Other/transcendent is still relevant as a philosophical 
understanding of the practice of "spiritual exercise", as a desire not so much to 
seek answers to abstract questions about the nature of the universe, but to leave 
man on his path to the original source of being. Therefore, A. Losev's concept, 
applied in the context of "post-secular thinking", allows us to look for such an 
understanding of symbolism in Neoplatonism and the Christian position, which 
leaves the philosopher open to the Infinite.
The paper explores the problem of the symbol in the perspective of Pagan and 
Christian Neoplatonism. In this tradition symbol is understood not as a sign 
created by decree but as a real thing, the main purpose of which is to serve as 
a mediator in the relationship between the sensible and the intelligible, the 
earthly and the divine. The symbol is a main connecting link, the main brace 
of the celestial chain that binds the cosmos into one whole allowing things to 
participate in the divine, to ascend to their prototypes, and letting the divine, in 
its turn, to «see» its reflections in the world. An important place in this process 
belongs to the practices of sacred acts, in which communication between the 
earthly and the divine takes place. Also important in light of this problem is the 
question of similarity and dissimilarity of symbolic images to the realities to 
which they refer.
Keywords: symbol; synthema; myth; image; theurgy; sacred act; Proclus; 
Dionysius the Areopagite; Maximus the Confessor
For citation: Modin R.V. The anagogical purpose of the symbol in the light of 
pagan and Christian Neoplatonism. The Kazan Socially-Humanitarian Bulletin. 
2025;(3 (70)):27–38. (In Russ.)

связующее звено между уровнями дей-
ствительности. 

Новизна исследования заключает-
ся в рассмотрении анагогического на-
значения символа в рамках концепции 
понимания символа А.Ф.  Лосева [1], 
согласно которой символизм у неопла-
тоников и в христианской метафизике 
состоит в том, что бытие дается в его 
восприятии как насыщенный фено-
мен – просвечивающий на символе Лик 
Бесконечного. Символ онтологичен, 
он творит и преображает реальность. 
Символ динамичен. Как единство идеи 
и материи, конечного и бесконечно-
го, видимого и невидимого, символ, 

Введение
В настоящей статье мы собираемся 

рассмотреть проблему символа в он-
тологической перспективе, сосредо-
точив главное внимание на его анаго-
гическом – возводящем – назначении. 
Анагогическое назначение символа  – 
способность его возводить человека 
к  реальностям более высокого поряд-
ка, в пределе – к сфере божественного. 
Несмотря на то, что символ в общем 
представляет собой форму выражения 
и понимается как условный знак че-
го-то, мы будем рассматривать сим-
вол как саму реальность, как реальное 



Авдошин Г.В. Анагогическое назначение символа в свете языческого...

29

оставаясь самим собой, указывает на 
иное, высшее бытие. Он «большего са-
мого себя» как насыщенный феномен, 
и указывает на то, что не умещается ни 
в какую видимую форму.

Методы
В данной статье мы собираемся 

исследовать некоторые аспекты по-
нимания символа у неоплатоников, 
прежде всего, Ямвлиха [2] и Прокла 
[3, 4], а  также у христианских бого-
словов Дионисия Ареопагита [5, 6, 7] 
и Максима Исповедника [8], которые 
испытали влияние неоплатонической 
философии. Кроме названных филосо-
фов с целью анализа природы символа 
и его возводящего назначения и смыс-
ла используется методология А.Ф.  Ло-
сева [1]. Для исследования будут при-
влекаться близкие по смыслу понятия 
синфемы, мифа, образа, изображения.

Результаты и обсуждения
Если вспомнить платоновского 

«Кратила» [9], к которому во многом 
восходит данная проблематика, то 
в свете его разделения имен на имена 
«по природе» и имена «по установле-
нию» символ будет природным, ре-
альным именем: он той же природы, 
что и  обозначаемая им вещь. Можно 
сказать, что «по природе» – это вер-
тикальная перспектива понимания 
символа и обращения с ним. «По уста-
новлению» – горизонтальная перспек-
тива, связь имени и вещи условна, они 
не принадлежат одной природе. Это 
во многом точка зрения современной 
семиотики, трактующей символ как 
разновидность знака, главная задача 
которого – обозначать. В вертикальной 
же перспективе символ – это то, что 
делает возможным общение различ-
ных уровней одной действительности, 
единого космоса. 

Подобное понимание символа было 
наиболее актуально для античности 
и  средневековья, прежде всего в рам-

ках неоплатонической философии и ее 
преломления в христианском богосло-
вии. В наше время наследие этой тра-
диции было актуализировано в трудах 
А.Ф. Лосева [1]. Поэтому мы будем в об-
щеметодологическом плане опираться 
на следующую характеристику, данную 
русским философом: «Символ не ука-
зывает на какую-то действительность, 
но есть сама эта действительность. 
Он не обозначает какие-то вещи, но 
сам есть эта явленная и обозначенная 
вещь. Он ничего не обозначает такого, 
чем бы он сам не был» [1, с. 876]. Сим-
вол ничего не обозначает, его задача 
соединять родственное и возводить 
низшее к высшему. Возводить чело-
века, а  также и другие вещи к перво-
причинам. Возведение – вертикальное 
действие. Для его осуществления не-
обходимы особые практики, практики 
теургии и священнодействия. 

Именно в контексте этих практик 
символ рассматривался у неоплатони-
ков, прежде всего, Ямвлиха и Прокла 
[2-4], а также у христианских бого-
словов Дионисия Ареопагита и Мак-
сима Исповедника [5-7, 8], которые 
испытали влияние неоплатонической  
философии. 

Поскольку для языческих и хри-
стианских неоплатоников анагогиче-
ская функция символа осуществляется 
в священнодействии, скажем в начале 
несколько слов о ней. Для языческих 
философов это будут практики теур-
гии, для Дионисия Ареопагита и Мак-
сима Исповедника – практика цер-
ковных священнодействий, частью 
которых являются таинства.  

Актуализация теургии как магиче-
ской практики богообщения начита-
ется в неоплатонизме, по-видимому, 
с  Ямвлиха. Плотин и Порфирий, при-
знавая магию как силу, на которой 
строятся взаимоотношения природных 
сил, не рассматривают ее как практику 
приближения к божеству. А.В.  Петров 
полагает, что Плотина и  Порфирия 
следует считать скорее мистиками, 



Казанский социально-гуманитарный вестник. 2025;3(70):27–38

30

чем магами, так как они считают, что 
богам не нужна ритуальная практика, 
ведь божество неаффицируемо. Способ 
приближения к нему – умное созерца-
ние [10, с. 159]. 

У Ямвлиха, который испытал вли-
яние «Халдейских оракулов» [11], те-
ургия осмысляется уже как важная 
практика общения человека с богами, 
цель которой – единение с ними. При 
этом оно достигается не путем мышле-
ния, не в теоретической философии, но 
сверх мышления, в «совершении бого-
лепных деяний», а также посредством 
«безгласных символов», ведомых толь-
ко богам [11, с. 57]. Ямвлих дает следу-
ющую характеристику: «Теургия как 
целое двояка: с одной стороны, она, бу-
дучи применяема людьми, сохраняет 
наше положение, как оно есть по при-
роде во вселенной; с другой же сторо-
ны, основываясь на божественных зна-
мениях и с их помощью восходя ввысь, 
соединяясь с лучшими родами и надле-
жащим образом приводимая к их бла-
гоустроению, она таким образом, есте-
ственно, способна облечься в одеяние 
богов» [11, с. 104-105]. Можно сказать, 
что в теургии главные действующие 
лица – боги. В теургической практике 
человек призывает посредством тай-
ных символов/синфем высшие силы 
богов, что и дает ему возможность об-
лечься в их одеяния. Иными словами, 
дает возможность участвовать в боже-
ственной жизни, что осуществляется 
только в том случае, если общение с бо-
гами происходит в единении и просто-
те, а не в режиме противоречивого раз-
нообразия земной жизни. 

В философии Прокла учение о сим-
воле разрабатывается также в контек-
сте теургической практики, в которой 
символам отводится важное место. 
Проблема символа сопряжена с про-
блемой имени. Для Прокла, как и для 
Платона, актуален вопрос: имена су-
ществуют по природе или по установ-
лению? В «Комментарии к «Кратилу» 
Платона Прокл говорит, что имена 

существуют так и так, при этом могут 
быть взаимно причастны друг другу, 
т.е. «природные» имена могут быть 
причастны «установленным» именам, 
и наоборот [3, с. 317]. Что касается 
правильности, то имена получают ее 
и по природе, и по установлению, «…
имя благодаря связанной со знанием 
творческой причине [существует] по 
закону и по установлению, а благода-
ря парадигматической причине – по 
природе» [3, с. 327]. Закон при этом не 
случаен и произволен, а установлен со-
гласно невидимым логосам [3, с. 327]. 
Правильность имени означает, что оно 
соответствует вещи. Правильное имя – 
это символ, или синфема. 

В.В. Петров, разъясняя в контексте 
неоплатонизма такие аспекты отно-
шений Единого, Ума, Души и мате-
риального космоса, как пребывание, 
исхождение и возвращение, говорит, 
что исхождение Единого во многое оз-
начает переход от идей/логосов к их 
отражениям и подобиям. Возвращение 
же к Единому становится возможным в 
силу того, что в мире есть особые мате-
риальные сущности, которые неведо-
мым для человека образом соединены 
с Единым. Эти сущности суть символы 
и синфемы –«…точки присутствия бо-
жественного Единого на всех уровнях 
бытия» [12, с. 212]

Сам Прокл так говорит о них в «Пла-
тоновской теологии» [3]: «…тот <бог>, 
который оказывается причиной всего, 
повсюду рассеял символы собственного 
всесовершенного превосходства; при 
их посредстве он расположил все во-
круг себя и, стало быть, неизреченно 
присутствует во всем, будучи тем не 
менее от него обособлен. Итак, каждое, 
проникая в неизреченность собствен-
ной природы, изыскивает так символ 
Отца всего. Всё по природе благогове-
ет перед ним и при посредстве соответ-
ствующего ему мистического символа 
соединяется с ним, совлекая с себя соб-
ственную природу; вследствие тоски 
по непознаваемой природе, по истоку 



Авдошин Г.В. Анагогическое назначение символа в свете языческого...

31

блага, оно стремится быть только его 
символом и всего лишь участвовать 
в нем. Достигнув этой причины, оно 
застывает в тишине и избавляется от 
бремени и любовного томления, свой-
ственных всему в согласии с его при-
родой по отношению к непознавае-
мой, неизреченной, не допускающей 
участия в себе, сверхполной благости» 
[3, с. 139-140]. «Сверхполная благость», 
«Отец всего» – это, собственно, Единое, 
«рассеявшее» повсюду мистические 
символы, синфемы, посредством ко-
торых вещи могут соединяться с ним. 
При этом, что очень важно, Единое, 
обособленно присутствуя через симво-
лы во всем, тем не менее, не допускает 
участия вещей в себе, т.е. полного сли-
яния с ним, а только лишь разные сте-
пени их приобщения к нему. 

Итак, символы/синфемы – это те 
знаки, «отметки», с помощью которых 
Единое «присутствует» во всех вещах, 
с помощью чего, в свою очередь, вещи 
могут возвращаться к нему. Эти зна-
ки реальны, а не условны, они своего 
рода частицы Единого. Есть разные 
степени приобщения к Единому, в за-
висимости от степени удаленности 
вещей от него, «…в каждом из сущих, 
вплоть до самых последних, имеется 
знак этой невыразимой и запредель-
ной мыслимым [вещам] причины, 
с  помощью которой все вещи восхо-
дят к ней, одни, [останавливаясь от 
нее] подальше, другие – поближе в со-
ответствии с ясностью и смутностью 
знака в них…», – говорит Прокл в ком-
ментарии к «Кратилу» [10, с. 332]. 

Помимо того, как запредельная 
причина всего, так и природа, а также 
боги вселяют в следующие после них 
вещи свои символы/синфемы. Прокл 
говорит, что особенность каждого бо-
га-покровителя простирается вплоть 
до камней и трав [4, с. 159]. Таким об-
разом, каждая вещь, камни, растения, 
животные, люди, обладают синфемой 
того или иного бога, образуя боже-
ственные цепочки, серии. С помощью 

подобных синфем происходит обраще-
ние сущих к своим божественным при-
чинам и общение с ними. 

Вещи могут приобщиться к богам, 
только если они готовы к этому. Просто 
наличия символа/синфемы недоста-
точно. Готовность определяется раз-
ными факторами, движением светил, 
составом воздуха и просто благоприят-
ными моментами. Что касается имен-
но человека, то его готовность предпо-
лагает также сознательное стремление 
и выбор. Прокл пишет: «И вот, когда 
благодаря схождению этих многочис-
ленных причин те или иные измен-
чивые по природе вещи оказываются 
готовы приобщиться к богам, в них 
начинает проявлять себя божествен-
ное, которое прежде было скрыто и, 
хоть и обладало своим уделом от века и 
простирало свое присутствие [повсю-
ду], однако не становилось объектом 
приобщения [здешних вещей] из-за их 
неготовности» [4, с. 191]. Как отмечает 
С.В. Месяц [13], божественные знаки 
в  людях проявляются через их харак-
теры (царственный, философский и 
др.). А что касается, например, расте-
ний и животных – то они проявляются 
в их влечениях к небесным телам или 
в их свойствах, отражающих того или 
иного бога (так, подсолнух и лев имеют 
знаки бога солнца Гелиоса) [4, с. 298]. 
Или здесь можно обратиться к фило-
софскому толкованию Проклом мифа 
о Фаэтоне. Фаэтон, сын Солнца, отно-
сящийся к «солнечной серии», был по-
ражен Зевсом и низвергнут на землю 
именно потому, что уклонился от свой 
солнечной природы в мир становления 
[4, с. 159-160]. 

Что касается роли символов в отно-
шении человека, то они необходимы 
ему, поскольку он представляет собой 
телесное существо и для него большую 
роль играет воображение. Так, Порфи-
рий выделяет в человеке три способно-
сти распознавания: ощущение, вооб-
ражение и ум. Первые две способности 
осуществляют акт распознавания пу-



Казанский социально-гуманитарный вестник. 2025;3(70):27–38

32

тем выхода вовне, ощущая, созерцая 
внешнее, не соединяясь с ним, но 
формируя его образ в себе. Уму же для 
познания нужно обратиться не вовне, 
но на самого себя. Ум обращен к себе 
самому и занят созерцанием самого 
себя, своих энергий [14, с. 788]. Поэ-
тому взаимодействие с чувственным 
миром осуществляется посредством 
образов, для умопостигаемого же 
мира образы не нужны, поскольку там 
имеет непосредственное созерцание 
умом самого себя. 

В этом же направлении развивает-
ся мысль Прокла, который различает 
мир воображения и мир чистого ума. 
Как отмечает В.В. Петров [15], Прокл, 
как потом и Дионисий Ареопагит, ис-
пользует для обозначения имеющего 
форму чувственного бытия произво-
дные от глагола πλάσμα, основные зна-
чения которого «лепить», «наделять 
формой», «выдумывать». Чувственные 
вещи – это «лепнина». «В сравнении 
с истинно сущим, которое умопости-
гаемо, равно и чувственные объекты, 
и понятия о них представляют собой 
πλάσμα – неподлинное бытие, «мнимо-
сти». Поскольку эти «мнимости» пред-
ставляют собой изменчивые подобия 
подлинных сущностей и отсылают 
к ним, они также именуются «символа-
ми» [15, с. 270]. 

Также важно отметить, что Прокл 
выделяет образный (иконический) и 
символический пути раскрытия боже-
ственных истин. Образный путь наце-
лен на познание божественного через 
изображения (иконы) божественных 
сил и действий. Так, Прокл говорит, 
что политик у Платона, занятый го-
сударственным устройством (полити-
ей), изображает в этом действия не-
бесной демиургии [3, с. 17]. Образный 
путь возводит к божественному через 
действительное подобие между веща-
ми этого мира и их божественными 
причинами. 

Что касается символического пути, 
то он открывает божественные по-

рождающие сущности и приближает 
конечные вещи к ним через аналогию 
и вселенскую симпатию, которая суще-
ствует у этих вещей к их причинам [10, 
с. 303]. Прокл говорит в комментариях 
на «Государство», что «…первый путь, 
осуществляемый через изображения, 
подходит собственно философству-
ющим, а указание на божественную 
сущность, осуществляемое через не-
изреченные синфемы, годится руково-
дителям более мистической теургии…» 
[10, с. 304]. Итак, иконический путь 
больше годен для философа, символи-
ческий – для теурга. Первый – больше 
подходит для воспитания юношей, вто-
рой – для тех, кто достиг определенно-
го совершенства и готов к божествен-
ному исступлению [10, с. 302-303]. Так, 
Прокл ставит теурга выше философа. 

Перейдем к Дионисию Ареопаги-
ту, на которого, как известно, филосо-
фия символа неоплатоников, особен-
но Прокла, оказала большое влияние. 
Дионисий развивает неоплатониче-
ское учение о символе уже в свете хри-
стианского богословия [7]. Ареопагит 
выделяет в богословском учении два 
уровня: первый – неизреченный, таин-
ственный, выражаемый через симво-
лы, второй – явленный и постижимый, 
требующий философского доказатель-
ного знания [7, с. 448]. Он указывает 
далее на то, что, совершая святейшие 
таинства, священники используют 
«боголепные символы», посредством 
которых таинственным образом от-
крывается божественное, при этом 
остается недоступным в своей сути. 
«И подобало ведь не только, чтобы Свя-
тая Святых сохранялась недоступной 
для многих, но чтобы и сама человече-
ская жизнь, неделимая и одновремен-
но делимая, осиявалась подобающим 
ей образом божественными знаниями 
и чтобы бесстрастная часть души со-
зерцала простые и глубочайшие зре-
лища из числа богоподобных картин, 
а страстная по-родственному служила 
ей и тянулась к божественнейшему, 



Авдошин Г.В. Анагогическое назначение символа в свете языческого...

33

пользуясь заранее подготовленными 
из формирующих символов образа-
ми…» [7, с. 449-450]. 

Таким образом, символы являют 
невидимое божественное воображаю-
щему, привыкшему к образам челове-
ческому уму. Дионисий выделяет два 
вида символов и образов [7]: «подоб-
ные подобия» и «неподобные подо-
бия». К подобным подобиям относятся 
имена Бога, ангельские имена. Их осо-
бенность в том, что эти образы, с одной 
стороны, дают возможность как-то по-
знать то, что образа не имеет, познать 
Бога через такие Его имена, как «Сло-
во», «Ум», «Премудрость», «Свет» и дру-
гие. Ведь Богу подобает разумность, 
мудрость, то есть эти имена подобны 
Ему. С другой стороны, они отдаляют от 
Бога, ведь Он превосходит всё назван-
ное, не являясь ничем из него.

«Неподобные подобия» – это образы, 
в которых представление божественно-
го основано на несходстве и инаковости 
изображаемого и того образа, в кото-
ром оно изображается. В «неподобных 
подобиях» ангельские силы представ-
ляются в виде огненных колес, орлов, 
львов, и других вещей и существ, никак 
не схожих с бестелесными умными ан-
гельскими силами. Кроме того, к непо-
добным подобиям Дионисий относит 
отрицательные определения, прила-
гаемые к Богу. Поскольку Бог превыше 
всего сущего, то Он обозначается через 
отрицания. Он описывается как «не-
познаваемый», «недостижимый» «без-
начальный» и  др. Эти отрицательные 
определения в  большей степени при-
ближают к Богу по причине того, что не 
создают иллюзий подобия Бога с тем, 
чем Он не является. Для Дионисия 
последний способ в большей степени 
приближает к  истине, он говорит, «…
если отрицания применительно к  бо-
жественному истинны, а утверждения 
не согласуются с сокровенностью не-
выразимого, то для невидимого гораз-
до более подходяще выявление через 
неподобные образы» [5, с. 44]. 

Неподобные подобия больше со-
действуют возвышению ума человека, 
чем подобные. Ведь человек, обладая 
не только разумной, но и страстной 
душой может «плениться» подобны-
ми образами (представляя, например, 
ангелов как златовидных небесных 
существ). По этой причине богосло-
вие обращается к несходным образам, 
чтобы «приземленные люди», пора-
жаясь неподобию между образом и 
тем, что он изображает, пробуждали 
«…к  действию то возвышающее, что 
есть в душе» [5, с. 45] и, как бы отталки-
ваясь от низких неподобных образов, 
устремлялись в сторону того, что об-
раза не имеет. Так, представление ан-
гельских сил в низменных неподобных 
образах животных, в большей степени 
возвышает наш ум, чем представле-
ние их в образах возвышенных. Здесь 
наглядно показано анагогическое на-
значение символа – возбуждать душу, 
но не «вниз», а «вверх», т.е. возвышать 
через это возбуждение ум. Поэтому 
неподобно-подобная отрицательная 
природа символа делает его ориенти-
ром в сфере божественного. Символ 
побуждает к действию наш ум для того, 
чтобы он «активизировал» свою ан-
гельскую природу для созерцания Бога. 

Эти два типа образов соотносятся 
с двумя способами богословия: ката-
фатический, т.е. утвердительный, ос-
нованный на подобии; и апофатиче-
ский – отрицательный, основанный 
на неподобии. Катафатический спо-
соб предполагает, что божественное 
можно описывать и постигать через 
символы и имена, подобные священ-
ным прототипам. Апофатический же 
описывает божественное через отри-
цания. И здесь, как думается, можно 
провести параллель с двумя путями, 
которые выделяет Прокл: образный 
и символический. Иконический путь 
образов вполне соотносим с подобны-
ми подобиями, тогда как символиче-
ский имеет черты сходства с апофати-
ческим. В этом, вероятно, проявилась 



Казанский социально-гуманитарный вестник. 2025;3(70):27–38

34

одна из линий влияния Прокла на 
Дионисия. При этом мы не можем го-
ворить здесь о сущностном соответ-
ствии двух путей.  

Символического смысла полны цер-
ковные Таинства, которые Дионисий 
Ареопагит разбирает в книге «О  цер-
ковной иерархии» [6]. Так, описывая 
символы Таинства Просвещения (Кре-
щения), Дионисий раскрывает его ду-
шеводительный смысл. Как отмечает 
Эндрю Лаут (Andrew Louth) [16], Дио-
нисий понимает Крещение как второе 
рождение, которое «…есть божествен-
ное рождение, делающее возможным 
обожение» [16, p. 58].

Дионисий говорит, что в Просве-
щении иерархическое и единовидное, 
т.е. боговидное, распределяется во 
множестве, чтобы, в свою очередь, гар-
монично вести каждого сообразно его 
чину ввысь [6, с. 324]. Выделяется три 
основных чина: чин очищаемых (сюда 
входят как готовящиеся принять Кре-
щение, так и крестившиеся, но еще не 
укрепившиеся в божественных состо-
яниях), созерцательный чин (те, кто 
достиг созерцания священных сим-
волов и приобщения к ним) и чин мо-
нахов – самый совершенный из трех 
[6, с. 376-377]. В Просвещении человек 
приобщается к свету, здесь он получа-
ет способность узрения собственной 
природы. Восприемник просвеща-
емого предстает его руководителем 
на пути к иерарху (епископу), кото-
рой, в свою очередь, символизирует 
Бога. «Возводимого таким образом 
человека воспринимает божественное 
Блаженство как Своего причастни-
ка и передает ему Свой свет как не-
кий знак, завершая его приобщение 
к  Богу и  к  свойственным приобщен-
ным к  Богу жребию и священному 
назначению…», – читаем у Дионисия 
[6, с. 326]. Здесь, таким образом, пред-
ставлен схожий с описанным Проклом 
механизм приобщения к божествен-
ному, который «встраивает» человека 
в божественную цепь. 

При этом, говоря о влиянии Прок-
ла на Дионисия, и в целом платонизма 
на христианское богословие, думается, 
можно вспомнить вполне справедли-
вую критику В.Н. Лосским [17] желания 
некоторых исследователей сделать из 
Дионисия неоплатоника. Когда речь 
идет о платонизме Отцов Церкви, 
в  частности о неоплатонизме Диони-
сия, то здесь, по мнению русского мыс-
лителя, речь идет скорее о внешнем 
сходстве, одна из причин которого – 
использование общей терминологии, 
свойственной той эпохе. Понимание 
же непознаваемого Бога у Дионисия 
и  простоты Единого у неоплатоников 
существенно различается [17, с. 215].

Наконец, необходимо кратко ска-
зать о продолжении символического 
богословия Дионисия у Максима Испо-
ведника. В «Мистагогии» преп. Максим 
[8] развивает эту линию, раскрывая 
символизм Церкви и Божественной 
Литургии. В начальных главах данного 
произведения предлагаются различ-
ные аспекты этого символизма, а также 
символизма отношений Бога и мира. 

Церковь обладает по подражанию 
и подобию, таким же действием, как и 
Бог [8, с. 157]. Другой важный момент 
касается Бога и Его творения. Преп. 
Максим пишет: «Бог…, сотворивший 
и приведший в бытие всяческая Своей 
беспредельной силой, связывает, соче-
тает, и ограничивает все, умопостига-
емое и чувственное, промыслительно 
соединяя одно с другим и с Самим Со-
бою» [8, с. 157]. При этом Бог, будучи и 
Началом и Причиной всего, соединяет 
и удерживает в единстве вещи не толь-
ко схожей, но и противоположной при-
роды. Церковь, будучи образом Прооб-
раза, действует точно так же: соединяет 
Духом разных по языку, нравам, обы-
чаям, возрасту и другим характеристи-
кам людей в одно целое.

Другое важное символическое из-
мерение Церкви – она есть образ кос-
моса, состоящего из видимых и не-
видимых сущих. Если смотреть на 



Авдошин Г.В. Анагогическое назначение символа в свете языческого...

35

Церковь как на здание, храм уподо-
бляется чувственному плотскому миру, 
тогда как алтарь – миру умопостигае-
мому, который состоит из умных и бес-
плотных сущностей. Храм – это алтарь 
в возможности, он становится действи-
тельным алтарем в высшей точке свя-
щеннодействия, алтарь же — это всегда 
храм в своей актуальности [8, с.  159]. 
Для преп. Максима Исповедника ва-
жен момент единения чувственного и 
умопостигаемого: ведь космос един. 
И эти два мира, «неслиянно череду-
ясь» тождественны и самим себе и друг 
другу, они могут входить друг в друга, 
подобно «колесу в колесе» из Иезеки-
иля [8, с. 159-160]. «Для обладающих 
[духовным] зрением весь умопостига-
емый мир представляется таинственно 
отпечатленным во всем чувственном 
мире посредством символических об-
разов. А весь чувственный мир при 
духовном умозрении представляется 
содержащимся во всем умопостигае-
мом мире, познаваясь [там] благодаря 
своим логосам. Ибо чувственный мир 
существует в умопостигаемом посред-
ством своих логосов, а умопостигае-
мый в чувственном – посредством сво-
их отпечатлений» [8, с. 159-160].

Наконец, еще одно важное симво-
лическое измерение Церкви у преп. 
Максима: она уподобляется человеку, 
где алтарь символизирует душу, боже-
ственный жертвенник – ум, а храм – 
тело [8, с. 160]. Таким образом, Церковь 
и происходящее в ней священнодей-
ствие имеет богословское, космологи-
ческое и антропологическое измере-
ния. А само понимание символа преп. 
Максимом во многом продолжает ли-
нию Дионисия. Однако между двумя 
богословами существует и различие 
в понимании природы символа и сим-
волизма богослужения, на которые 
указал, в частности, В.М. Живов [18]. 
По его мнению, учение Максима отли-
чается от оказавшего на него воздей-
ствия Дионисия следующими момен-
тами: христоцентризмом, историзмом, 

эсхатологизмом и утверждением, что 
происходящее в литургии обожение 
происходит реально. Если взять пер-
вый момент, то для Дионисия соедине-
ние со Христом носит символический, 
образный характер. Тогда как для преп. 
Максима – оно реально, верующий до-
стигает не созерцания умопостигаемо-
го, но приобщения к  Самому Христу 
[18, с. 111]. Живов здесь ссылается на 
отрывок из «Церковной иерархии» (III, 
3, 9: 437С), где о Св. Дарах говорится 
как о «чтимых символах» (Живов пере-
водит τὰσεβάσμιασύμβολα как «честные 
символы»): «И пойми это священно, – 
что, когда чтимые символы, посред-
ством которых Христос обозначается и 
приобщается (δι' ών ό Χριστόςσημαίνεται 
και μετέχεται), бывают положены на 
божественный жертвенник, тут же 
на небольшом расстоянии находится 
список святых, что показывает нераз-
дельно сопряженное их сверхмирное и 
священное единство с Ним» [6, с. 344]. 
Действительно, этот отрывок можно 
понять так, что Тело и Кровь Христо-
вы  – лишь символы Христа. С другой 
стороны, здесь говорится далее о не-
раздельном единстве святых со Хри-
стом – а на это продолжение Живов не 
ссылается – и поэтому, как нам пред-
ставляется, речь идет уже о  реальном 
единстве, а не символическом. К тому 
же символы для Дионисия, думается, 
реальные «проводники» к божествен-
ному. Поэтому точка зрения В.М.  Жи-
вова об «образном», «метафорическом» 
соединении человека с божественным 
(и, в частности, «образном» соедине-
нии верных со Христом) в контексте 
богословия Дионисия представляется 
спорной.

Выводы и заключение
Мы рассмотрели некоторые сюжеты 

проблемы понимания символа, образа, 
мифа в философии неоплатонизма, об-
ращаясь прежде всего к Ямвлиху и Про-
клу (языческая философия), а  также 
к Дионисию Ареопагиту и Максиму Ис-



Казанский социально-гуманитарный вестник. 2025;3(70):27–38

36

поведнику (христианская философия). 
Несмотря на то, что названные авторы 
принадлежат разным, можно сказать, 
противоположным религиозным тра-
дициям, в контексте философии они во 
многом развивают одну линию пони-
мания, согласно которой символ сле-
дует отнести, в свете деления Платона, 
к знакам по природе, а не по установ-
лению. Символ/синфема, а также миф 
делают возможным общение двух ос-
новных уровней действительности  – 
чувственной и умопостигаемой, че-
ловеческой и божественной. Символы 
выступают здесь как своего рода «про-
водники», «переходники» между эти-
ми уровнями. Символы/синфемы – то, 
через что боги присутствуют в вещах, 

а вещи выступают частью божествен-
ного.  Для того чтобы символы начали 
«работать», нужно, с точки зрения нео-
платоников, особое действо – теургия. 
В  свете же рассмотренных христиан-
ских авторов, символы актуализируют-
ся в ходе церковных священнодейств 
и  таинств. Прежде всего в этих прак-
тиках раскрывается одна из главных 
функций символа – анагогическая, 
возводящая вещи-образы к  прообра-
зам, возводящая человека к божествен-
ному миру, одним словом – возводящая 
весь мир к Первообразу – безобразно-
му Единому (для неоплатонизма) или 
приобщающая к Богу (для христиан-
ских философов). 

Список литературы / References
Dionysius the Areopagite. On the 

Celestial Hierarchy // Corpus of Works with 
Appendix of Interpretations of St. Maximus 
the Confessor. St. Petersburg: Oleg Abyshko 
Publishing House, 2006. P. 34–120. (In Russ.)

6. Дионисий Ареопагит. О церковной 
иерархии // Корпус сочинений с прило-
жением толкований преп. Максима Ис-
поведника. СПб.: Изд-во Олега Абышко, 
2006. С. 310–396.

Dionysius the Areopagite. About the 
Church Hierarchy // Corpus of Works with 
Appendix of Interpretations of St. Maximus 
the Confessor. St. Petersburg: Oleg Abyshko 
Publishing House, 2006. P. 310–396. 
(In Russ.)

7. Дионисий Ареопагит. Послания // 
Корпус сочинений с приложением толко-
ваний преп. Максима Исповедника. СПб.: 
Изд-во Олега Абышко, 2006. С. 412–460.

Dionysius the Areopagite. Messages 
// Corpus of Works with Appendix of 
Interpretations of St. Maximus the 
Confessor. St. Petersburg: Oleg Abyshko 
Publishing House, 2006. P. 412–460. 
(In Russ.)

8. Максим Исповедник. Мистагогия // 
Максим Исповедник. Творения. Кн. 1. 
Аскетические и богословские трактаты. 
М.: Мартис, 1993. С. 154–184.

1. Лосев А.Ф. Вещь и имя // Бытие – 
имя – космос. М.: Мысль, 1993. С. 802–880.

Losev A.F. Thing and name // Being – 
name – space. M.: Mysl, 1993. P. 802–880. 
(In Russ.)

2. Ямвлих. Собр. соч. в 4 томах. Т. 2. 
О египетских мистериях. СПб.: Издатель-
ский проект «Квадривиум», 2020. 352 с. 

Iamblichus. Collected works in 4 
volumes. Vol. 2. On the Egyptian mysteries. 
St. Petersburg: Publishing project 
"Quadrivium", 2020. 352 p. (In Russ.)

3. Прокл. Платоновская теология. 
СПб.: РХГИ; Летний сад, 2001. 624 с.

Proclus. Platonic Theology. St. 
Petersburg: RHGI; Letniy Sad, 2001. 624 p. 
(In Russ.)

4. Прокл Диадох. Комментарий к «Ти-
мею». Книга I. М.: Изд-во «Греко-латин-
ский кабинет Ю.А. Шичалина», 2012. 
376 с. 

Proclus Diadochus. Commentary on 
the Timaeus. Book I. M.: Publishing house 
“Greco-Latin Cabinet of Yu.A. Shichalin”, 
2012. 376 p. (In Russ.)

5. Дионисий Ареопагит. О небесной 
иерархии // Корпус сочинений с прило-
жением толкований преп. Максима Ис-
поведника. СПб.: Изд-во Олега Абышко, 
2006. С. 34–120.



Авдошин Г.В. Анагогическое назначение символа в свете языческого...

37

Maximus the Confessor. Mystagogy // 
Maximus the Confessor. Works. Book 1. 
Ascetic and theological treatises. M.: Martis, 
1993. P. 154–184. (In Russ.)

9. Платон. Кратил // Платон. Собра-
ние сочинений в 4 т. Т. 1. М.: Мысль, 1990. 
С. 613–681.

Plato. Cratylus // Plato. Collected works 
in 4 volumes. Vol. 1. M.: Mysl, 1990. P. 613–
681. (In Russ.)

10. Петров А.В. Феномен теургии: 
Взаимодействие языческой философии 
и религиозной практики в эллинистиче-
ски-римский период. СПб.: Издательство 
РХГИ; Издательский Дом СПбГУ, 2003. 
415 с.

Petrov A. V. Phenomenon of theurgy: 
Interaction of pagan philosophy and 
religious practice in the Hellenistic-Roman 
period. St. Petersburg: Publishing House of 
the Russian Chemical Institute; Publishing 
House of St. Petersburg State University, 
2003. 415 p. (In Russ.)

11. Халдейские оракулы / Пер. и комм. 
А. П. Большакова // Древний Восток и ан-
тичный мир: Тр. кафедры истории древ. 
мира. [Сб.] IV (Ист. фак. МГУ). М.: Эко-
Пресс-2000, 2001. С. 140–157.

Chaldean Oracles / Trans. and comment. 
A. P. Bolshakov // The Ancient East and 
the Classical World: Proceedings of the 
Department of History of the Ancient World. 
[Collection] IV (Historical Faculty of Moscow 
State University). M.: EcoPress-2000, 2001. 
P. 140–157. (In Russ.)

12. Петров В.В. Σύμβολαиσυνθήματα 
в теургическом неоплатонизме Ямвлиха 
и Прокла // ΠΛΑΤΩΝΙΚΑ ΖΗΤΗΜΑΤΑ. Ис-
следования по истории платонизма. М.: 
Круг, 2013. С. 210–225.  

Petrov V.V. Σύμβολαandσυνθήματα in 
the theurgic Neoplatonism of Iamblichus 
and Proclus // ΠΛΑΤΩΝΙΚΑ ΖΗΤΗΜΑΤΑ. 
Research on the history of Platonism. M.: 
Krug, 2013. P. 210–225. (In Russ.)

13. Месяц С.В. Аристотелевская фи-
зика в афинской школе неоплатониз-
ма // Философия природы и Античности 
в Средние века / Общ. ред. П.П. Гайден-

ко, В.В. Петров. М.: Прогресс-Традиция, 
2000. С. 274–289.

Mesyats S.V. Aristotelian physics in 
the Athenian school of Neoplatonism // 
Philosophy of nature and Antiquity in the 
Middle Ages / General ed. P.P. Gaidenko, 
V.V. Petrov. M.: Progress-Tradition, 2000. 
P. 274–289. (In Russ.)

14. Порфирий. Подступы к умопости-
гаемому // ΠΛΑΤΩΝΙΚΑΖΗΤΗΜΑΤΑ. Ис-
следования по истории платонизма. М.: 
Круг, 2013. С. 760–791.

Porfiry. Approaches to the Intelligible // 
ΠΛΑΤΩΝΙΚΑ ΖΗΤΗΜΑΤΑ. Research on the 
history of Platonism. M.: Krug, 2013. P. 760–
791. (In Russ.)

Петров В.В. Символ и священнодей-
ствие в позднем неоплатонизме и в «Аре-
опагитском корпусе» // ΠΛΑΤΩΝΙΚΑ 
ΖΗΤΗΜΑΤΑ. Исследования по истории 
платонизма. М.: Круг, 2013. С. 264–308.  

Petrov V.V. Symbol and Sacred Action in 
Late Neoplatonism and in the Areopagite 
Corpus // ΠΛΑΤΩΝΙΚΑ ΖΗΤΗΜΑΤΑ. 
Research on the history of Platonism. M.: 
Krug, 2013. P. 264–308. (In Russ.)

Louth A. Denys the Areopagite 
(Outstanding Christian Thinkers). London; 
New York: Continuum, 2002. X, 134 p.

Лосский В.Н. Очерк мистического бо-
гословия Восточной Церкви. Догмати-
ческое богословие. М.: Академический 
проект; Парадигма, 2015. 543 с. 

Lossky V.N. Essay on the Mystical 
Theology of the Eastern Church. Dogmatic 
Theology. M.: Academic Project; Paradigm, 
2015. 543 p. (In Russ.)

Живов В.М. «Мистагогия» Максима 
Исповедника и развитие византийской 
теории образа // Художественный язык 
средневековья [сборник статей] / АН 
СССР, Науч. совет по истории мировой 
культуры. М.: Наука, 1982. С. 108–127.

Zhivov V. M. «Mystagogy» of Maximus 
the Confessor and the development of 
the Byzantine theory of the image / USSR 
Academy of Sciences, Scientific Council on 
the History of World Culture. M.: Nauka, 
1982. P. 108–127. (In Russ.)



Казанский социально-гуманитарный вестник. 2025;3(70):27–38

38

Информация об авторах
Авдошин Георгий Валерьевич, д. фи-
лос. наук, доцент, Казанский государ-
ственный энергетический университет, 
Институт цифровых технологий и эконо-
мики, профессор кафедры философии и 
медиакоммуникации.
Модин Руслан Викторович (Иеромо-
нах Роман (Модин)), аспирант кафе-
дры социальной философии, Казанский 
(Приволжский) федеральный универси-
тет, Институт социально-философских 
наук и массовых коммуникаций, е-mail: 
rmodin89@gmail.com 

Information about author
Avdoshin Georgy Valerievich, Doctor 
of Philosophy, Associate Professor, Kazan 
State Power Engineering University, 
Institute of Digital Technologies and 
Economics, Department of Philosophy and 
Media Communications, ORCID ID0000-
0001-6939-8596, е-mail: avdoshing@
gmail.com
Modin Ruslan Viktorovich (Hieromonk 
Roman (Modin)), graduate student, Kazan 
(Volga Region) Federal University, Institute 
of Social and Philosophical Sciences and 
Mass Communications, Department of 
Social Philosophy, е-mail: rmodin89@
gmail.com

Поступила в редакцию 12.08.2025; принята к публикации 15.09.2025.
Received 12.08.2025; accepted 15.09.2025.


